DOI: 10.6093/978-88-6887-273-1

Giuliano Romano e ’archeoastronomia

Elio Antonello!

'Societa Italiana di Archeoastronomia, elio.antonello@jinaf.it

Abstract: In the landscape of Italian archaeoastronomy Giuliano Romano has been the scholar that
opened the road in this research field. His first contributions go back to 1980, and in the subsequent
years he organized or collaborated to the organization of meetings and seminars that were a model
not just for Italy. Some publications in collaboration with Anthony Aveni were of particular
relevance. His works on the orientation of churches and sacred buildings were a reference for many
Italian scholars. In the last decades, he performed research on pre-columbian civilizations, in
particular on Mayan mathematics and astronomy. The opportunity of the presentation at the SISFA
meeting will allow us to make also an excursus dedicated to a short analysis of the basic difficulties
of archaeoastronomy, that are mainly related to the problems of the interaction between physical
sciences and humanistic sciences.

Keywords: Archeoastronomy, prehistory

1. Introduzione

Sono lieto dell’invito a parlare di Giuliano Romano e dell’archeoastronomia, un campo di ricerca che
egli ha contribuito a sviluppare qui in Italia aprendo varie strade. In questa sede commentero solo alcune
delle sue molte pubblicazioni, in particolare quelle che hanno avuto un riscontro piu ampio. L’invito ¢
stato comunque anche [’occasione per delle riflessioni su alcuni problemi metodologici di base
dell’archeoastronomia, e qui le esporrd con la speranza di non annoiare il lettore.

L’interesse di Romano per questo campo di ricerca mi pare risalga alla seconda meta degli anni
Settanta del secolo scorso, € la sua prima pubblicazione ¢ del 1980; aveva organizzato il primo seminario
italiano sull’archeoastronomia nel 1985 a Brugine, con il supporto del Centro Beltrame (Centro
Internazionale di Storia dello Spazio e del Tempo) e della Societa Astronomica Italiana.

2. Anni Ottanta

Le prime ricerche riguardano i castellieri della pianura veneta, terrapieni presenti nel Catalogo del
Ministero della Cultura perché sono di interesse archeologico. Il sito Motte di Godego, di forma
quadrangolare, si ritiene sia del Bronzo Medio-recente, € Romano aveva proposto un orientamento al
sorgere del Sole al solstizio d’inverno (Romano 1980). L’aveva proposto poi anche per il sito di
Veronella Alta, ma in questo caso non ci sono (ancora) riscontri di epoca preistorica. Era tornato su
questo argomento in un lavoro in collaborazione con Anthony Aveni, autorita statunitense in
archeoastronomia, studiando castellieri della pianura veneto-friulana (Godego, Mutera di Oderzo,
Veronella Alta, Galleriano, Sedegliano); gli autori parlavano di risultati incoraggianti, e intendevano
aumentare il campione, compiere una ricerca etnografica, e collaborare con gli archeologi per le possibili
verifiche sul campo (Aveni & Romano 1986).! Qui possiamo solo notare la necessita di scavi stratigrafici
accurati per confermare 1’effettiva origine preistorica. La pianura veneta ¢ stata interessata da notevoli

! Possibili lavori recenti su tali strutture riguardano alcuni scavi in Friuli. In tale contesto, Patat & Corazza (2018) hanno
analizzato I’orientamento astronomico di Galleriano con riferimento al Sole e alla Luna, ma non ne confermano la significativita
statistica.



118 E. Antonello

interventi umani nell’ultimo millennio; inoltre € noto che 1 fiumi cambiano il loro corso lasciando
paleoalvei e depositi, per cui € necessario il parere di un geologo-geomorfologo sulla natura dei siti.
Infine, bisogna tenere presente la direzione naturale degli stessi corsi d’acqua nella pianura veneta.

Con Edoardo Proverbio e con Aveni, Romano aveva analizzato 1’orientamento di cinque tombe di
giganti in Sardegna (Proverbio ef al. 1987). Anche qui i risultati sono piuttosto preliminari: era stato
difficile stabilire gli assi geometrici delle tombe, e, inoltre, c’era il dubbio di come esse fossero state
ricostruite in epoca recente. Il lavoro era stato pubblicato sul Journal for the History of Astronomy diretto
da Michael Hoskin; da notare che Hoskin, dopo il suo pensionamento nel 1988, aveva viaggiato molto
per il Mediterraneo, realizzando un enorme corpus di misure archeoastronomiche, in diverse localita,
inclusa la Sardegna.

Nel 1989 Romano aveva organizzato un Colloquio Internazionale su archeologia e astronomia con il
supporto dell’Universita di Venezia; se non erro, ¢ a quell’epoca che risale il sodalizio con 1’archeologo
Gustavo Traversari. In una recensione degli Atti di tale Colloquio, Clive Ruggles (egli pure un’autorita
in materia) aveva riconosciuto come esso fosse stato un precursore di quelli tenuti poi annualmente dalla
Societa Europea di Astronomia nella Cultura (SEAC).

Sempre negli anni Ottanta, aveva cominciato a interessarsi all’orientamento delle chiese nel Veneto,
un impegno diventato il Progetto Sol Aequinoctialis, con lo scopo di esaminare statisticamente i criteri
seguiti per inserire 1 vari monumenti sacri nel contesto ambientale della regione. L’indagine, condotta
su oltre un centinaio di chiese, aveva mostrato sia il notevole rispetto dell’allineamento equinoziale
dell’asse di questi monumenti, sia un certo numero di allineamenti in corrispondenza del Sole nascente
nel giorno del santo patrono. Inoltre, era stata rilevata una deviazione sistematica, nella media, degli
orientamenti in una direzione leggermente spostata a Nord-Est, e questo sia nel Veneto, sia in altre
localita (Ravenna). Tale orientamento si poteva giustificare con il sorgere del Sole alla data della Pasqua.
Anche con questo progetto Romano aveva fatto da apripista in Italia, € molti autori I’hanno seguito,
utilizzando poi pure le facilities di GoogleEarth, ma essi si sono talvolta dimenticati di avere avuto un
tale ‘padre’: mi ¢ capitato di doverlo ricordare in fase di editing dei loro articoli.

3. Anni Novanta

Degli anni Novanta sono i primi lavori sui Maya e le civilta precolombiane (mi pare fosse questo
I’argomento cui egli teneva maggiormente), e sempre di questo periodo ¢ il suo manuale di
archeoastronomia (Romano 1992): un riferimento per molti cultori.

Un lavoro significativo, sempre in collaborazione con Aveni, ha riguardato i templi etruschi (Aveni
& Romano 1994). Gli autori avevano discusso dapprima del cosiddetto “fegato di Piacenza”, un
modellino in bronzo di fegato di pecora probabilmente utilizzato come rappresentazione simbolica del
cielo visibile, con incisi i nomi delle diverse aree celesti; forse era stato usato dagli Etruschi per
determinare gli orientamenti. Avevano poi riportato i dati relativi all’analisi di una trentina di siti,
ottenendo un risultato molto interessante: i templi sono orientati con la fronte nel settore Sud. Aveni e
Romano accennavano anche alle possibili interpretazioni, ma ovviamente senza potersi sbilanciare,
rimarcando invece la necessita del molto lavoro ancora da fare. Nella letteratura internazionale questo
articolo ¢ stato citato spesso dai cultori che si sono occupati della civilta etrusca.

Tre convegni di archeoastronomia furono organizzati in questo decennio presso 1’Accademia
Nazionale dei Lincei: nel 1994 Archeologia e astronomia: esperienze e prospettive future, nel 1997
Archeoastronomia, credenze e religioni nel mondo antico, e nel 2000 L uomo antico e il cosmo. A
seguito di essi venne fondata la Societa Italiana di Archeoastronomia (dicembre 2000). Romano
contribui successivamente anche alla gestione della Rivista [taliana di Archeoastronomia diretta da
Gustavo Traversari, della quale uscirono quattro numeri.



Atti del XLIIl Convegno annuale SISFA — Padova 2023 119

4. Excursus sulle metodologie archeoastronomiche per la preistoria

L’accenno ai convegni presso I’ Accademia dei Lincei permette di aprire una parentesi sui problemi di
base dell’archeoastronomia; un excursus necessario, altrimenti si rischia di rimanere tra vaghe illusioni.?
L’archeologo Sabatino Moscati, presidente dell’ Accademia dei Lincei, aprendo il primo convegno
nel 1994, ricordava come “Senza il concorso dell’astronomia non avremmo inteso, € non intenderemmo
[...]la natura stessa del celebre Stonehenge, in cui si € ravvisato un osservatorio astronomico, o meglio
un tempio che teneva conto delle eclissi”. Gerald Hawkins aveva contribuito alla grande popolarita
dell’archeoastronomia con la sua interpretazione del sito, inclusa appunto I’idea di una sua realizzazione
anche per prevedere le eclissi, e su questo aveva avuto I’appoggio dell’astrofisico Fred Hoyle. Qui ne
parlo data la notevole levatura del personaggio, e perché questa puo essere considerata almeno storia
della cultura, se non storia della scienza. Hoyle (1977) aveva dimostrato la validita dell’idea di Hawkins
secondo i criteri della nostra hard science. Pero egli affermava che gli antichi a Stonehenge avevano
registrato accuratamente il Sole e la Luna non semplicemente per anni, o secoli, ma per millenni; questa
impostazione era (ed ¢) assolutamente inaccettabile per gli archeologi, perché non esistono riscontri
archeologici di cido (Moir 1979).2 Hoyle considerava il grande cerchio delle 56 buche (Aubrey holes),
intorno ai megaliti (posteriori di alcuni secoli). Poiché il risultato di 56 diviso 2 ¢ 28, cio€ quasi i giorni
di una lunazione, e moltiplicato per 13 (lunazioni) ¢ 364, cio¢ quasi i giorni di un anno, e 56 diviso 3 fa
18.6, cio¢ gli anni del periodo nodale dell’orbita lunare (coppia dei nodi data dall’intersezione con
’orbita terrestre), € chiaro che, ponendo nelle buche con la determinata regolarita i pali indicatori di
Sole, Luna e coppia dei Nodi, si possono ‘prevedere’ le eclissi. Leggendo il suo libro si ha come
I’impressione che Hoyle ‘trasferisca’ la sua intelligenza sugli antichi; e non ¢’¢ da meravigliarsi allora
se arriva a concluderlo affermando che i tre indicatori, Sole, Luna, coppia dei Nodi, potrebbero essere
all’origine della dottrina della Trinita. Nessuna meraviglia quindi se, anche a seguito di esempi
autorevoli come il suo, tanti garruli ‘archeoastronomi’ hanno poi prodotto con gioia le loro fantasie.

Fin dagli anni Ottanta si ritiene ci sia solamente un orientamento solstiziale a Stonehenge; ogni tanto
si pubblica ancora qualche novita, anche su riviste autorevoli, ma essa lascia il tempo che trova. Come
mai allora ci sono grandi personalita come Hoyle che hanno la pretesa di avere ragione perché si basano
sul rigore scientifico? Si tratta di un problema, a quanto pare, ‘perenne’. In una review, Ruggles (2011)
afferma di cercare metodi rigorosi (da hard science) per combinare insieme evidenze di diversa origine,
astronomica, archeologica, etnografica. Egli sottolinea I’opinione invece nettamente contraria di Aveni,
il quale esclude la possibilita di adattare facilmente i metodi delle scienze naturali alle scienze
antropologiche: “I have been arguing for many years the need for more rigorous methodologies for
combining different types of evidence [...] Others disagree; most notably Aveni who [...] criticized this
approach in that it ‘...presupposes that tools and methods from the physical sciences can readily be
adapted to the social sciences. They cannot’.” (Ruggles 2011, p. 12).

Di fronte allo scontro di queste due notevoli personalita, noi, nel nostro piccolo, cosa possiamo dire?
Mi sembra che si applichino i metodi della nostra Aard science a cose che, pero, non c’entrano con le
scienze naturali, perché li riteniamo prodotti umani (intenzionali). A me pare che nostro padre Galileo ci
abbia insegnato a guardare i fenomeni naturali senza lasciarci distrarre da superstizioni e pregiudizi,
mettendoci, come dire, un paraocchi, indispensabile per poter ricavare le leggi ferree, matematiche, della
natura nel loro ambito di validita, e dandoci i paletti del rigore per controllare I’'immaginazione. Ma i dati
che abbiamo qui non derivano da leggi naturali: anche se possono aver a che fare con il cielo, non sono di
origine celeste, astronomica o astrofisica. Pure nel caso ipotetico della certezza dell’intenzionalita, il dato

2 Se non sono affrontate in modo critico, le ambiguita di questo campo di ricerca possono condurre a risultati spesso poi
millantati come sorprendenti, affascinanti, misteriosi.

3 Potremmo ricordare en passant la difficolta di determinare con precisione la durata dell’anno tropico perfino in epoca
ellenistico-romana, in occasione della riforma giuliana del calendario, come nota Plinio nella Storia Naturale.



120 E. Antonello

sarebbe comunque di origine ‘antropica’, € non ‘astronomica’.

Quando abbiamo tanti dati archeoastronomici, noi possiamo applicare certamente la statistica, come nelle
scienze umane (statistica sociale), e quindi Aveni sembrerebbe contraddirsi; ma bisogna fare attenzione a non
applicarla in modo improprio. Per esempio: incisioni e dipinti su roccia, coppelle, distribuzione di massi e
strutture sul terreno, ecc., interpretati come costellazioni, usando anche metodi statistico-probabilistici. I
metodi possono dirmi quanto ¢ buono il mio modello, da me pensato, ma non possono dimostrare che
questo era stato anche il pensiero degli antenati. Il rischio qui ¢ di imporre agli antenati il nostro pensiero,
una cosa che, al limite, forse si potrebbe considerare come una forma di ‘colonialismo’ culturale. Ho notato
come su tale punto si caschi un po’ tutti, dall’accademico professore ordinario all’appassionato diplomato di
scuola superiore. Mi si potrebbe dire: ma noi vediamo un orientamento al solstizio, e il solstizio ¢ un
fenomeno naturale. Pero anche qui si sta imponendo agli antenati il ‘nostro’ pensiero, di noi che notiamo
I’allineamento: non ¢ detto fosse anche il loro. In questo senso, la posizione critica di Aveni appare avere un
suo fondamento; ma dobbiamo pur procedere con i dati archeoastronomici, altrimenti come potremmo farci
un’idea del rapporto avuto dagli antichi con il cosmo? Un rapporto plausibilmente molto forte, come si puo
dedurre dai miti cosmogonici degli autori classici trasmessici successivamente, nonché dalle testimonianze
etnografiche di molte popolazioni di epoca pitl vicina a noi.*

Secondo me, si deve procedere con cautela e delicatezza, perché non si tratta di un argomento da hard
science, da scienza dura con la sua tipica ‘hybris’ o tracotanza;® le tecniche astronomiche servono solo da
supporto a un argomento che, alla fine, ¢ antropologico. L’importanza dell’inferenza da evidenze diverse
(astronomia, archeologia, etnografia), invece del tentativo di dimostrazione tramite test di ipotesi,® &
condivisibile, ma il metodo ‘rigoroso’ per metterle insieme, che non ¢’¢, e invece Ruggles pretende, a me
pare sia una cosa difficile. Chi ha voluto unire le due culture, scientifica ¢ umanistica, in un modo
abbastanza analogo, ha incontrato difficolta alla lunga insormontabili.” Concordo invece con Ruggles
quando afferma la necessita di un ‘lavorio’ indefesso: “systematic data collection is crucial”, pur sapendo
che “the process is slow and painstaking”. Quanto si presuppone tacitamente qui ¢ la ‘serieta’ dei cultori;
ma purtroppo davanti a questa difficolta casca ancora 1’asino, perché € una cosa irresistibile immaginare
prima un’ipotesi e poi cercare solo le conferme di quanto immaginato, facendo cherry picking, ovvero
scegliendo, o privilegiando, le prove a favore della propria idea, una scelta fatta spesso in modo inconscio.

Penso valgano qui le riflessioni di Frazer ne Il ramo d’oro (del quale ora si stanno pubblicando in
italiano tutti e dodici i volumi), anche se sono state espresse in un diverso contesto. Si dovrebbe tenere
sempre presente I’estrema complessita delle cause e si dovrebbe stare in guardia da un pericolo comune a
tutte le scienze: la tendenza a semplificare la varieta dei fenomeni, fissando 1’attenzione su alcuni ed
escludendo il resto. Tale propensione ¢ naturale per la mente dell’'uomo e persino inevitabile. Per
correggerla, “dobbiamo sforzarci di ampliare le vedute [...] e ricordarci che le nostre idee sono inferiori
alla realta in maniera incommensurabile” (Frazer 2022, pp. 363-364). Essendo la maniera
“incommensurabile”, la possibile implicazione ¢ che I’ipotesi cosi bella da me immaginata, applicando
tecniche astronomiche accuratissime, e pur con i bellissimi riscontri da me verificati, alla fine potrebbe
non aver avuto proprio niente a che fare con quella che ¢ stata la realta (ma, poiché nessuno pud dimostrare

4 Agli archeologi a volte questo non sembrerebbe interessare; gia durante il terzo convegno ai Lincei (anno 2000), nella Tavola
Rotonda finale Gustavo Traversari lamentava la loro scarsa presenza (“quasi del tutto assenti”).

5 Forse il termine & eccessivo, ma potrebbe anche corrispondere alla sensazione del ricercatore che, come un ‘padrone’, vede la
natura ‘obbedirgli’, perché essa ‘conferma’ le sue previsioni ricavate dalle teorie e dai modelli elaborati.

6 “The basis for selecting a hypothesis over its competitors is inference, not testing, and the strongest support for a given hypothesis
comes from multiple lines of evidence leading to the same conclusion (convergent methodologies) rather than a single logical
chain of inference” (Ruggles 2011, p. 13).

7 Per esempio, Fraser (1990, pp. 5-6) nel suo tentativo autorevole di una ‘teoria del tempo’ (tempo come conflitto) aveva incontrato
“the profound methodological difficulties implicit in any serious interdiscplinary study of time”; egli elencava quattro difficolta:
un problema di linguaggio, un disaccordo sui metodi di ragionamento considerati come accettabili, un problema di personalita
soggettiva degli studiosi, e, infine, il fatto che nessuno ha lo stesso livello di preparazione nelle diverse discipline.



Atti del XLIIl Convegno annuale SISFA — Padova 2023 121

che la mia idea ¢ sbagliata, ed essendo essa ‘troppo bella per non essere vera’, continuero a sostenerla...).

Il potere dell’immaginazione della nostra mente ¢ fenomenale: arriva a controllare perfino la nostra
parte razionale, la quale non si accorge assolutamente di esserne succube. Ci saranno sempre articoli e libri
stravaganti di autori, anche seri, convinti di avere ragione, senza la possibilita di ‘dimostrare’ che hanno
torto. Da secoli ormai qui si arenano le riflessioni di chi tenta di capire la natura umana, concludendo con
qualche battuta sconsolata. La piu recente 1’ho trovata in una recensione su Nature (Wagenmakers 2023)
di un libro riguardante I’attuale grosso problema della diffidenza (sfiducia) sociale verso la scienza, una
sfiducia forse dipendente dal modo proprio della scienza stessa di trattare e presentare i dati. Verso la fine
del suo commento, il recensore scrive: “As a species, humans have always been shockingly biased” (cioé:
di parte, con pregiudizi, faziosi) “and gullible” (cio¢: creduloni, fessacchiotti). Inutile nasconderlo: madre
natura ci ha fatto cosi; poi si tirano in ballo la psicologia, e, al limite, la psichiatria.?

Chiudo il lungo excursus preistorico, chiedendo scusa se ho annoiato.

5. Saint Martin de Corléans

Negli ultimi decenni, ad Aosta ¢ stata realizzata una enorme struttura museale a protezione e valorizzazione
dei circa 6000 anni di storia del sito di Saint Martin de Corléans. Sono presenti grandi stele spettacolari:
lastre di pietra con ‘testa’, braccia e ornamenti, realizzati in rilievo con una certa cura (solo su un lato);
inoltre ci sono tombe, arature rituali, pozzi e buche di palo, che hanno restituito molto materiale. I
ricercatori della Regione Valle d’Aosta hanno prodotto un testo voluminoso (De Gattis et al. 2018),
contenente, oltre a preistoria e archeologia del luogo, anche analisi geologiche e geomorfologiche,
archeologia sperimentale, analisi dei materiali, datazioni, bioarcheologia, paleobotanica, paleogenetica. Si
accenna senza dettagli anche agli allineamenti che erano stati studiati da Romano. Qui mi limito a quello
principale definito da una lunga fila di buche di palo e di stele. Romano (1994) aveva proposto una
interpretazione molto suggestiva: 1’allineamento indicava la montagna a Sud-Ovest, dove la Luna, in due
occasioni nei suoi 18 anni di periodo nodale, durante la notte si vedeva scendere per un buon tratto quasi
esattamente lungo il pendio del monte. Romano poi proponeva i lunistizi per altre strutture. La parola
lunistice mi pare sia stata inventata dall’astronomo Lalande per le effemeridi per il 1763 (pubblicate nel
1761); prima non esisteva, come neppure il sinonimo standstill inglese riferito alla Luna. A mia
conoscenza, non ¢’¢€ nessuna testimonianza di qualche popolazione che sia stata, o sia oggi, interessata a
questi punti estremi lunari mensili (neppure Arabi e musulmani, per i quali la Luna ¢ fondamentale). I
lunistizi li vedono, in buon numero, solo gli archeoastronomi; dovremmo quindi dedurre che se ne sia
persa la memoria storica? Per confronto, solstizio ¢ una parola che viene dal latino, e I’idea del fenomeno
‘solstizio’ € ampiamente diffusa nella cultura di molte popolazioni.

Poiché le interpretazioni di Romano mettevano un po’ a disagio gli archeologi di Aosta, ho seguito, in
qualche modo, il processo “slow” e “painstaking” indicato da Ruggles. La geomorfologia mostra
I’esistenza nel sito di una specie di cresta, lunga e poco elevata, del terreno, che suggerisce proprio la
direzione dell’allineamento principale, per cui le strutture umane potrebbero aver semplicemente seguito
tale andamento; in altre parole, 1’astronomia potrebbe non entrarci per niente, come un archeologo scettico
potrebbe benissimo affermare. Poiché le stele avevano la “faccia’ rivolta verso Est-Sud-Est, ho proposto
un’analogia con le nostre cerimonie dell’alzabandiera: tutti ben in fila, stele e pali (che, secondo gli
archeologi, erano alti e forse istoriati), a vedere il Sole che sorge, dal solstizio d’estate a quello d’inverno,
‘guardando’ in una direzione media approssimativamente ortogonale alla fila. Un archeoastronomo ha
I’indispensabile paraocchi galileiano: vede la fila, e usa giustamente i minimi quadrati, come ha fatto
Romano, per determinarne con precisione 1’orientamento. Ma non vede la ‘cerimonia’. Per vederla, deve

8 Forse potremmo ricordare anche il modo di dire piuttosto diffuso: ‘ragionare con la pancia’ invece che con la testa. A quanto
sembra, questa espressione avrebbe un riscontro fisico, in quanto I’organo con maggiori connessioni neuronali dopo il cervello
sarebbe I’intestino (o ‘secondo cervello®).



122 E. Antonello

togliersi il paraocchi, cosa non banale e scomodissima, perché bisogna mantenere il rigore scientifico. Ad
ogni modo, non dico che questa interpretazione sia giusta e quella della Luna sia sbagliata; sono due
interpretazioni, e poi ci sarebbe anche quella dell’archeologo scettico. Alla fine, secondo me (e, temo, con
buona pace di Ruggles), sono gli archeologi che valutano le diverse interpretazioni in base alla scienza
antropologica (preistoria, storia, etnografia). E il fatto che ci possa essere piu di una interpretazione non
dovrebbe sorprendere; la scienza archeologica, nel suo ambito, mi sembra lo permetta, purché siano cose
ragionevoli e non in contrasto con quanto gia assodato.

6. Conclusione

Sospetto, comunque, che Romano avesse qualche dubbio su un certo modo di praticare I’archeoastronomia;
perd non ho avuto la possibilita di approfondire con lui questo argomento, e quindi esso resta solo un sospetto.
Nell’estate 2012, un anno prima della sua scomparsa, gli avevo telefonato chiedendogli come desiderava
che parlassi di lui con i colleghi europei della SEAC. La sua risposta, lapidaria, mi aveva lasciato un po’
interdetto: “Come esperto di astronomia Maya”, e niente altro. In effetti, Romano aveva effettuato diversi
lavori sulle antiche civilta pre-colombiane, compiendo pure delle survey negli anni Novanta. La maggior
parte dei risultati sono stati pubblicati in articoli e libri scritti in italiano, nei quali ha trattato appunto anche
dell’astronomia e della matematica dei Maya: rispetto al caso della preistoria discusso sopra, qui si va, in
un certo senso, piu sul sicuro, data la quantita di reperti, glifi, rappresentazioni di numeri e testimonianze.
Io ho studiato sul suo libro (Romano 1999), e lo consiglio a chi volesse capire cosa c’¢ effettivamente
dentro nel sistema dei Maya. Leggendolo, ho apprezzato Romano come insegnante, ¢ penso che
I’Universita di Padova sia stata molto fortunata ad averlo avuto nel corpo docente.

Bibliografia

Aveni, A.F. & Romano, G. (1986). “Archaeoastronomical research in Veneto-Friuli, Italy”, Journal for
the History of Astronomy, 17, pp. 23-31.

Aveni, A. & Romano, G. (1994). “Orientation and Etruscan ritual”, Antiquity, 68, pp. 545-563.

De Gattis, G. et al. (eds.) (2018). Area Megalitica di Saint-Martin-de-Corléans. Una visione aggiornata.
Regione Autonoma Valle d’Aosta: Le Chateau Edizioni.

Fraser, J.T. (1990). Of time, passion and knowledge. Princeton: Princeton University Press.

Frazer, J.G. (2022). Il ramo d’oro. Uno studio sulla magia e la religione. Edizione integrale [1915], vol.
I. Milano: Luni Editrice.

Hoyle, F. (1977). On Stonehenge. San Francisco: Freeman & Co.

Moir, G. (1979). “Hoyle on Stonehenge”, Antiquity, 208, pp. 124-129.

Patat, F. & Corazza, S. (2014). “Astronomical orientation analysis of three proto-historical sites in Friuli
— Italy”, Astronomische Nachrichten, 999(88), pp. 789-804.

Proverbio, E., Romano, G. & Aveni, A. (1987). “Astronomical orientations of five megalithic tombs at
Madau, near Fonni in Sardinia”, Journal for the History of Astronomy, 18, pp. 55-65.

Romano, G. (1980). “Un antichissimo osservatorio solare”, Coelum, 48, pp. 11-17.

Romano, G. (1992). Archeoastronomia Italiana. Padova: CLEUP.

Romano, G. (1994). “The megalithic quarter of Saint Martin de Corléans”, Rivista di Archeologia, 18,
pp. 44-48.

Romano, G. (1999). I Maya e il cielo: astronomia, cosmologia e matematica Maya. Padova: CLEUP.

Ruggles, C. (2011). “Pushing back the frontiers or still running around the same circles? ‘Interpretative
archaeoastronomy’ thirty years on”, in Ruggles C. (ed.) “Oxford IX” International Symposium on
Archaeoastronomy. Proceedings 14U, 7(S278), pp. 1-18. doi: 10.1017/S1743921311012427

Wagenmakers, E.J. (2023). “Is the biggest challenge to scientific thinking science itself?”” Book Review:
Smith G., “Distrust: Big Data, Data-Torturing, and the Assault on Science”, Nature, 617, pp. 669-670.



